
ÉTICA, HISTORIA Y FILOSOFÍA DE LA CIENCIA// ETHICS, HISTORY AND PHILOSOPHY of science 

Ciencia y ética: reflexiones sobre una rama 
de la tecnología genética
Science and ethics: reflections on a 
branch of genetic technology

Alberto Cordero Lecca1

INTRODUCCIÓN

Las reflexiones filosóficas están cada vez más enlazadas 
con las ideas y las prácticas de la ciencia. En esta 
oportunidad, quiero comentar algunos de los enlaces en 
curso, concentrándome en un área específica pero muy 
representativa de la creciente interfase entre la ciencia 
y la ética: la modificación y el diseño genético de seres 
humanos.

Desde modestos inicios en la década de 1970, diversas 
tecnologías permiten influir en la composición 
genética de la siguiente generación. Actualmente, 
los procedimientos disponibles ofrecen un creciente 
control sobre la herencia, particularmente en rubros 
como la selección de gametos, la edición de genes, 
espermatogénesis y ovogénesis in vitro, así como la 
selección temprana de embriones.

Los avances de primera plana incluyen manejos del 
material genético del embrión, realizados con el propósito 
de detectar la presencia de enfermedades genéticas 
y el reordenamiento de partes de los cromosomas 
(translocaciones cromosómicas). Un ejemplo es el 
diagnóstico genético preimplantacional (DGP), un 
procedimiento que analiza embriones obtenidos por 

1	 Profesor en el programa de posgrado en Filosofía de la Universidad 
de Nueva York (CUNY).

© El autor. Artículo de acceso abierto,  
distribuido bajo los términos de la Licencia  

Creative Commons Atribución 4.0 Internacional.

DOI: https://doi.org/10.20453/ah.v68i2.7520

fecundación in vitro para detectar anomalías genéticas y 
cromosómicas antes de transferirlos al útero. A la fecha, 
hay identificados unos 4000 trastornos asociados a un 
solo gen, por ejemplo, la fibrosis quística, la enfermedad 
de Tay Sachs, el síndrome del cromosoma X frágil, la 
distrofia miotónica y la talasemia, entre muchas otras. El 
DGP permite prevenir la transmisión de enfermedades 
graves. Más controversialmente, también permite 
seleccionar la siguiente generación de seres humanos, 
favoreciendo la reproducción de ciertos rasgos y evitando 
otros (Strachan et al., 2015).

El DGP ​​ofrece a los padres la oportunidad de seleccionar 
embriones y luego transferirlos o no en función de sus 
respectivos estados genéticos y cromosómicos. También 
puede identificar aspectos no patológicos del embrión 
(como el sexo) antes de transferirlo al útero. Hay 
proyectos en ciernes para extender el DGP fuera del 
ámbito patológico, con miras a seleccionar e implantar 
embriones que tengan rasgos deseables (por ejemplo, 
inteligencia analítica, capacidad musical, una estatura 
superior al promedio, fuerza deportiva y más).

Estos esfuerzos para lograr que un niño tenga una 
composición genética particular son éticamente 
controvertidos y dan lugar a pedidos de regulación 
estatal. En muchas sociedades, la preocupación sobre este 
tema va en aumento. En el Reino Unido, procedimientos 

125Acta Herediana vol. 68(2), pp. 125-132  |  Lima, julio-diciembre de 2025

https://doi.org/10.20453/ah.v68i2.7520


como el DGP actualmente se permiten solo para tratar 
trastornos potencialmente mortales.

El proyecto general de liberar a la humanidad de 
problemas existentes tiene por nombre una palabra 
que desagrada a muchos: la «eugenesia». Sus partidarios 
desean que las personas nazcan más sanas mediante 
la planificación racional y científica de recursos para 
liberar a la humanidad de problemas existentes, por 
ejemplo, interviniendo en los rasgos hereditarios de las 
futuras generaciones. Las técnicas de perfeccionamiento 
disponibles en el siglo xxi incluyen diversos modos de 
la manipulación genética de embriones, todos los cuales 
involucran efectos colaterales, sociales e individuales 
cargados de interrogantes éticas.

¿Puede ser «inmoral» el uso de técnicas genéticas para 
producir niños con cualidades «deseables»? Un caso 
ilustrativo es el protagonizado por Sharon Duchesneau 
y Candy McCullough, una pareja californiana que buscó 
ayuda para tener un bebé sordo. Sharon y Candy, ambas 
sordas, son lesbianas y deseaban tener un hijo como 
ellas. Le pidieron a un amigo con cinco generaciones 
de sordera en su familia que donara su esperma; con 
su ayuda tuvieron una hija y, cinco años después, un 
hijo. Los dos niños salieron sordos. Cuando el caso 
emergió en las noticias en 2002, hubo desaprobación 
masiva por parte del público y los debates proliferaron. 
Las controvertidas mamás estaban preparadas (en 1990, 
Sharon había obtenido un grado en Ética Médica por 
la Universidad de Virginia). Ambas se consideran parte 
de una generación que ve la sordera no como una 
discapacidad, sino como una identidad cultural. La 
mayoría consideramos abominable fijar deliberadamente 

límites al potencial de un niño; sin embargo, ellas 
discrepan.

El caso ofrece un ejemplo de selección artificial en 
conflicto con ideas morales prevalecientes en la sociedad. 
Mi objetivo en esta presentación es considerar los 
argumentos generales aducidos para condenar proyectos 
«no naturales» de selección de la siguiente generación.

ARGUMENTOS MORALES CONTRA 
LA SELECCIÓN GENÉTICA

El estatus moral de los embriones es un tema 
controversial. En el procedimiento DGP, por cada 

embrión seleccionado 
para la implantación, 
se mata al menos uno 
(probablemente, varios). 
Las objeciones a este tipo 
de procedimientos son 
numerosas y abarcan desde 
rechazos sustentados en 
convicciones personales 
hasta aquellos fundados en 
consideraciones de orden 
público.

Observaciones preliminares

Notemos, para empezar, que en la naturaleza hay 
selección de embriones. En el caso humano, tal selección 
ocurre a por lo menos tres niveles.

1.	Las preferencias sexuales típicas de hombres y 
mujeres discriminan en favor de rasgos que, en 
el entorno en el cual evolucionó nuestra especie, 
aumentan la probabilidad de reproducción exitosa. 
Los atributos particulares escogidos varían de unos 
padres a otros y, para cada rasgo, las intensidades 
de preferencia promedio presentan distribuciones 
distintas en los hombres y las mujeres. En cada 
género, las distribuciones parecen ser de alcance 
universal y pudieran corresponder a adaptaciones 
«psicobiológicas» a las condiciones de vida humana 
imperantes unos 30 000 años atrás. Según muchos 
psicólogos y antropólogos evolutivos (Buss, 2019), 

Las técnicas de perfeccionamiento disponibles en el siglo 
XXI incluyen diversos modos de la manipulación 
genética de embriones, todos los cuales involucran 
efectos colaterales, sociales e individuales cargados de 
interrogantes éticas.

126 Acta Herediana vol. 68(2), pp. 125-132  |  Lima, julio-diciembre de 2025

Alberto Cordero Lecca



las evidencias apuntan a que todavía llevamos dentro 
buena parte de esas adaptaciones. Por ejemplo —
sostienen— en casi todas las culturas contemporáneas, 
la percepción de la belleza femenina, aunque compleja, 
tiende a concentrarse en marcadores estadísticos de 
salud (como la simetría facial y corporal) y marcadores 
de fertilidad (como los indicadores de juventud y 
formas curvilíneas indicadoras de disponibilidad de 
grasa suficiente para completar un embarazo en caso de 
hambruna). Al ver a una mujer, la reacción masculina 
depende en parte de mediciones automatizadas 
que módulos cerebrales realizan de los marcadores 
mencionados; como resultado, sus experiencias van 
de la adoración al desdén, dependiendo de los rasgos 
detectados y otros factores culturales. Hallazgos 
similares sobre la percepción femenina de la belleza 
masculina enfatizan de manera similar la importancia 
de los aspectos físicos. Las mujeres, sin embargo, 
van más allá en sus evaluaciones, extendiéndolas a 
indicadores de la confiabilidad a mediano y largo 
plazo del pretendiente, en particular su poder, estatus 
social y disposición para brindar protección a la pareja 
y su prole.

2. Aparte de las preferencias psicobiológicas resaltadas, 
en los animales la elección de parejas sexuales juega 
un papel importante en la determinación de la 
composición genética de la próxima generación.

3. Una tercera pertinencia es que en la naturaleza hay 
eliminación de embriones. En los seres humanos, 
más de la mitad de los embriones producidos de 
forma natural no se desarrollan debido a la acción de 
procesos naturales de detección de errores que dan 
lugar a su eliminación y a otros fracasos del embarazo.

Independientemente de lo destacado en los tres anteriores 
acápites, cabe notar también esta consideración táctica: la 
selección artificial de embriones es un recurso en marcha 
que despierta intereses muy poderosos. En la práctica, 
no parece posible detener la selección artificial. Con 
altísima probabilidad, prohibir la selección de embriones 
humanos en las sociedades democráticas simplemente 
concentraría la tecnología reproductiva y su práctica en 
«las manos equivocadas».

Objeciones a partir de creencias privadas

Llamaré creencias «privadas» o «personales» a aquellas 
basadas en intuiciones, datos de acceso privado, 
esotérico o, en general, epifanías íntimas. Un ejemplo 
de creencia privada es la convicción de que los 
embriones y los humanos adultos son básicamente 
de la misma categoría moral. Quienes aceptan esta 
afirmación consideran que procedimientos como el 
DGP incurren en asesinato. Se trata de una creencia de 
tipo privado en la medida en que no es posible derivarla 
a partir de proposiciones y principios inferenciales 
libremente accesibles a todos. Para los defensores del 
DGP, los embriones no son más «humanos» que los 
óvulos y los espermatozoides.

Teniendo como telón de fondo esta distinción 
entre creencias fundamentadas a nivel público y 
creencias fundamentadas a nivel privado, un tema 
especialmente relevante en la evaluación de propuestas 
para controlar el DGP y tecnologías similares es 
la diferencia entre los dos tipos de creencias. Hay 
una confrontación milenaria entre quienes aceptan 
restringir la libertad de los individuos basándose 
en creencias privadas (por ejemplo, religiosas o 
ideológico-partidarias) y quienes consideramos que 
tal restricción no es aceptable a menos que se base 
en conclusiones de acceso epistémico claramente 
público. Las democracias liberales optan masivamente 
por la segunda alternativa.

Es un hecho que el DGP tiene mala aceptación social en 
un gran número de comunidades democráticas. Muchas 
personas rechazan la práctica de seleccionar los genes 
de las próximas generaciones. Algunos sectores incluso 
consideran ofensivas las investigaciones para mejorar 
la selección genética. Por ejemplo, en los EE. UU., las 
encuestas sugieren que aproximadamente un 70 % de la 
población adulta rechaza el DGP.

Los argumentos basados en creencias privadas no son 
catalogables como guiados por la razón, si por «razón» 
entendemos la capacidad de llegar a conclusiones 
discursivamente a partir de premisas públicamente 
accesibles a todos. En un proyecto de democracia 

127Acta Herediana vol. 68(2), pp. 125-132  |  Lima, julio-diciembre de 2025

Ciencia y ética: reflexiones sobre una rama de la tecnología genética



liberal, las restricciones a la acción individual requieren 
sustentación en premisas consensuadas con base en 
consideraciones públicamente accesibles (a diferencia 
de aceptaciones de fe o creencias de base privada). Esta 
presentación se centra en posiciones y argumentos 
basados en razones (públicas). En lo que sigue consideraré 
tres niveles de argumentación contra la selección artificial 

de la próxima generación de humanos y discutiré qué tan 
convincentes son.

Objeciones basadas en consideraciones 
públicamente accesibles

Las objeciones basadas en creencias religiosas, 
ideológicas o de otro tipo «personal» admiten poca 
discusión «racional», en contraste con las objeciones 
planteadas a partir de consideraciones accesibles a 
nivel público. Hay numerosas impugnaciones a la 
manipulación genética con fundamento público. Entre 
ellas destacan las que atribuyen consecuencias sociales 
negativas a proyectos para el mejoramiento biológico 
de los seres humanos (como los recomendados por 
la nueva «eugenesia liberal»); asimismo, resaltan las 
denuncias de daños producidos directamente a los 
individuos afectados.

a) Argumentos centrados en consecuencias sociales 
negativas

El rubro más común de este tipo se concentra en 
efectos no deseados de la introducción intencional de 
cambios genéticos, como por ejemplo la generación de 

niños en peor estado del que hubieran tenido de otra 
manera. Un caso ilustrativo fue el protagonizado en 
noviembre de 2018 por el genetista chino He Jiankui, 
quien en una reunión científica en Hong Kong afirmó 
(sin pruebas satisfactorias) haber implantado bebés 
editados genéticamente mediante una técnica para 
alterar los genes de los embriones. De confirmarse la 

noticia, estos bebés editados 
serían los primeros en el 
mundo. A decir del Dr. He, 
su propósito fue dar a dos 
niñas inmunidad contra 
la infección por sida y, 
para ello, les alteró el gen 
CCR5, que permite al virus 
causante del sida infectar 
una clase de células en el 
sistema inmunitario. Eligió 
el gen CCR5 porque, en 
Europa del Norte, un 1 % 
de la gente nace con ambas 

copias alteradas, lo cual da lugar a una proteína 
truncada que no llega a la superficie celular. Estas 
personas con genoma homocigoto son altamente 
resistentes a la infección por VIH. Un alegato contra 
la alteración realizada por el Dr. He es que, entre otros 
efectos colaterales, aumenta en un 20 % la probabilidad 
relativa de morir antes de los 78 años. El científico fue 
suspendido por su universidad. Estudios subsiguientes 
no han encontrado evidencia de que las personas con 
la mutación mueran temprano, pero los opositores de 
la manipulación genética toman el episodio como una 
advertencia que no debe ignorarse.

b) Antecedentes abominables

La eugenesia tiene un pasado tenebroso, marcado 
por proyectos repugnantes, animados por creencias 
supremacistas, particularmente la idea de que ciertos 
grupos humanos son fundamentalmente inferiores a 
otros. Movidos por tales ideas, en el siglo xx, numerosos 
programas estatales y semiestatales restringieron la 
libertad de grupos enteros de personas para reproducirse 
e incluso condujeron a que las autoridades mandaran 
a matar a quienes consideraban defectuosas. Las 
selecciones negativas resultantes estuvieron mayormente 

Dejar que terceras personas, incluso los padres, 
elijan qué habilidades debe tener una persona es 
problemático. El valor de las habilidades humanas 
es normalmente contextual. Un rasgo dado es 
deseable o no dependiendo de las circunstancias 
locales de la persona que lo posee, incluyendo sus 
creencias, cultura y entorno social. 

Alberto Cordero Lecca

128 Acta Herediana vol. 68(2), pp. 125-132  |  Lima, julio-diciembre de 2025



a cargo del Estado, no de los padres o representantes de 
los afectados.

Debido a este pasado infeliz, las sociedades 
contemporáneas acentúan la necesidad de mantener 
importantes precauciones con respecto a proyectos que 
involucran seres humanos. Una medida es no usar en 
seres humanos una tecnología hasta que se compruebe 
que los beneficios esperados superan los riesgos para los 
«individuos» sometidos a ella. Precauciones como esta no 
bloquean de raíz los programas eugenésicos, pues dejan 
espacio, en principio, para proyectos explícitamente 
benévolos y cautelosos.

EL NUEVO MELIORISMO 
GENÉTICO Y SUS CRÍTICOS

Los proyectos para librar de deficiencias genéticas 
a las generaciones futuras no tienen que conducir 
necesariamente a prácticas coercitivas, ni a degradaciones 
sociales, ni presuponen dichos proyectos la existencia de 
un genoma «superior». Conviene empezar destacando 
que la eugenesia no tiene que ser socialmente perjudicial. 
Temores como que solo los ricos y poderosos tendrán 
acceso a los procedimientos pertinentes pueden 
abordarse mediante subsidios adecuados a fin de poner 
las técnicas de mejoramiento al alcance de prácticamente 
todas las personas que deseen usarlas. De hecho, en el 
mundo hay en curso numerosos programas sociales 
para detectar y eliminar enfermedades relacionadas con 
genes particulares. Un ejemplo es un programa realizado 
en Chipre para combatir la talasemia2. En esta y otras 
iniciativas análogas, los padres son libres de participar 
o no y, en caso afirmativo, de mantener embarazos con 
diagnósticos negativos.

La «eugenesia liberal»

Un supuesto, ampliamente compartido, es que las 
personas generalmente se benefician de ser más 

2	 Trastorno sanguíneo hereditario caracterizado por menos 
hemoglobina y menos glóbulos rojos en su cuerpo de lo normal. 
La hemoglobina es la sustancia en los glóbulos rojos que les permite 
transportar oxígeno. La talasemia puede causar anemia, dejando al 
portador fatigado.

saludables, más inteligentes, físicamente atractivos, tener 
buena inteligencia social, ser ingeniosos, etc. Esta idea es 
parte del núcleo de la llamada «eugenesia liberal», una 
propuesta humanista del nuevo milenio, difundida por 
pensadores como Julian Savulescu (2001). El principio 
insignia de la eugenesia liberal, titulado «principio de la 
beneficencia procreativa» (PBP), sostiene que deseamos 
hacer todo lo posible para beneficiar a nuestros hijos. Si 
este principio se acepta, y existen medios genéticos para 
ayudar a nuestros hijos a tener rasgos deseables, entonces 
se sigue que debemos utilizar dichos medios.

Según el PBP, en la medida de lo posible y actuando 
solo con los mejores intereses de los niños en mente, es 
nuestra obligación hacer lo posible por darles genes que 
los ayuden a tener un buen desempeño en la vida. Desde 
esta perspectiva, los padres con acceso a procedimientos 
confiables para evaluar la calidad biológica de embriones 
(mediante la detección de predisposiciones genéticas 
a enfermedades y estados defectuosos que no sean 
enfermedades) tienen un deber moral de usar dichos 
procedimientos y seleccionar al embrión que parezca 
destinado a tener la mejor vida. Nótese que el PPB 
condena el uso de la fertilización in vitro para seleccionar, 
por ejemplo, un bebé sordo. Quienes deseen seleccionar 
bebés sordos necesitarían mostrar que es altamente 
probable que el niño proyectado llevará una vida de igual 
o mejor calidad que la de un niño con audición normal. 

Contra la eugenesia liberal 

El PBP abre cuestiones morales y éticas. Dejar que 
terceras personas, incluso los padres, elijan qué 
habilidades debe tener una persona es problemático. 
El valor de las habilidades humanas es normalmente 
contextual. Un rasgo dado es deseable o no dependiendo 
de las circunstancias locales de la persona que lo posee, 
incluyendo sus creencias, cultura y entorno social. 

La lista de rasgos deseables que, a la luz de sus acciones, 
muchos de los protagonistas de la ideología «trumpista» 
desean para los niños probablemente incluye talento 
para la sinvergüencería, las inversiones inescrupulosas, el 
libertinaje, el cultivo de la posverdad y otras competencias 
afines a su conducta. El fondo relevante es que imponer el 
ideal de vida de una persona a otros puede causar daño. 
Como ha notado el eticista de Oxford Jonathan Glover 

129Acta Herediana vol. 68(2), pp. 125-132  |  Lima, julio-diciembre de 2025

Ciencia y ética: reflexiones sobre una rama de la tecnología genética



(2006), si la ingeniería genética hubiera estado disponible 
en la época victoriana, habría sido atractivo diseñar niños 
para que sean nacionalistas, respetuosos de la jerarquía y 
muy religiosos, virtudes que ya no valoramos tanto en la 
actualidad.

Si un rasgo tiene la propiedad de ser bueno o malo, no 
es una propiedad intrínseca, sino «relacional». Los rasgos 
genéticos no son intrínsecamente ni buenos ni malos. 
Evaluar un rasgo dado requiere especificar el contexto 
relevante. El tema es pertinente porque resulta difícil 
imaginar cuál será el contexto de la vida humana unas 
generaciones más adelante. Desde esta perspectiva, 
parecería injusto otorgar a los padres libertad ilimitada 
para imponer valores a sus hijos. De otro lado, ¿no es 
una función capital de los padres incentivar valores en 
sus hijos?

¿Qué decir, pues, de los proyectos que, con amplio 
consenso y la mejor buena voluntad, buscan mejorar 
genéticamente la próxima generación? ¿Es razonable 
y correcto aprobarlos? Las dificultades éticas que 
abundan en los proyectos eugenésicos liberales son de 
clara actualidad. Desde una óptica liberal, los padres 
necesitan tomar consciencia de las limitaciones de sus 
propios valores y preferencias. ¿Pero cómo lograrlo? 
¿Cómo hacer más éticas las selecciones genéticas bien 
intencionadas?

Una respuesta, recurrentemente atractiva, limita la 
selección artificial a rasgos que han sido beneficiosos 
para sus poseedores a lo largo de la historia humana. 
Los rasgos en cuestión tendrían que contar con un 
aval que haga altísimamente probable la continuación 
de los beneficios aludidos. Según esta opción, la tarea 
eugenésica consistiría en identificar rasgos y tendencias 
aparentemente beneficiosos para los individuos, 
independientemente de preferencias y valores 
«locales». Entre los candidatos más conspicuos figuran 
rasgos como la salud, la alegría, la inteligencia y la 
amabilidad, entre otros. El atractivo de esta estrategia 
está limitado, sin embargo, por dudas de carácter 
ético. En particular, rasgos como la competitividad 
feroz, el irracionalismo y el nacionalismo, entre otras 
«virtudes» asociadas con la ideología «trumpista», 
parecieran estar no menos arraigados en la «naturaleza 
humana».

En cualquier caso, no hay consenso razonado sobre si 
los humanos compartimos tal naturaleza, ni sobre los 
rasgos que la caracterizan o el valor moral que tienen. 
La situación epistemológica deja abierta una pluralidad 
de opciones intelectuales. Consecuentemente, 
dados los conocimientos y los consensos axiológicos 
actuales, parece injustificable adoptar resoluciones 
radicales contra las manipulaciones genéticas «bien 
intencionadas».

Una sugerencia de mejor alternativa para evaluar 
propuestas de intervención genética es abordarlas caso 
por caso en las diversas áreas de interés.

Argumentos a partir de la dignidad de la persona

Sobre el tema que nos ocupa, Jürgen Habermas propone 
una atrayente línea de razonamiento, inmersa en 
insinuaciones metacientíficas. En una obra significativa 
del nuevo siglo, El futuro de la naturaleza humana (2002), 
Habermas sostiene que la manipulación genética es 
éticamente problemática porque no se realiza a través 
de medios comunicativos que brinden al receptor la 
oportunidad de responder y romper retroactivamente el 
cambio impuesto. En los procedimientos de mejoramiento 
genético, el niño proyectado no tiene oportunidad de 
participar en las decisiones como una segunda persona. 
Desde la perspectiva de los niños genéticamente 
modificados, la determinación instrumental impuesta 
no admite revisión mediante «reevaluación crítica». Las 
personas modificadas no tienen la opción de mirar hacia 
atrás y participar en un proceso de aprendizaje y revisión 
capaz de conferir dignidad a la intervención. Un niño 
con rasgos genéticos seleccionados por sus padres tiene 
negada la oportunidad de ser «el autor indiviso de su 
propia vida».

Habermas (2002) concluye que la manipulación genética 
infringe la libertad del niño producido de un modo que 
no ocurre en la crianza ordinaria. Hace una concesión 
significativa, sin embargo, pues acepta las intervenciones 
realizadas con «el objetivo de evitar males que son sin 
duda extremos y que son considerados como tales casi 
por todos» (p. 43). De otro lado, según Habermas, esta 
dispensa no vale para la mayoría de las intervenciones 
eugenésicas.

Alberto Cordero Lecca

130 Acta Herediana vol. 68(2), pp. 125-132  |  Lima, julio-diciembre de 2025



Desde su punto de vista, un procedimiento eugenésico 
como el DGP «da lugar a dudas morales porque 
compromete a la persona modificada a un proyecto de 
vida específico o, en cualquier caso, impone restricciones 
a su libertad de elegir una vida propia» (Habermas, 2002, 
p. 61). Y, continúa diciendo que, cuando «el diseñador 
se convierte en coautor de la vida de otro, se entromete, 
por así decirlo desde adentro, en la conciencia que el otro 
tiene de su propia autonomía» p. 81).

El filósofo alemán enfatiza la importancia de «nuestra 
conciencia de la libertad». En su opinión: 

Para que una persona sea ella misma, se requiere que 
haya punto de referencia situado más allá de las líneas 
de la tradición y los contextos de interacción que 
constituyen el proceso de formación a través del cual 
se moldea la identidad personal en el curso de una 
historia de vida (Habermas, 2002, p. 59). 

De acuerdo con él, «solo las condiciones de crecimiento 
natural nos permiten concebirnos como los autores de 
nuestras propias vidas» (Habermas, 2002, p. 42).

Un contrargumento liberal

A nivel conceptual, la libertad y la dignidad invocadas 
por Habermas suenan a imposibilidad lógica, falsedad 
histórica e incoherencia pragmática. Por ejemplo, dicho 
autor supone que las personas no modificadas por 
procedimientos eugenésicos deciden qué vida llevar con 
mayor libertad que las modificadas.

¿Pero es así? En los jóvenes «libres de manipulación 
genética», todos los genes son impuestos por la biología 
e influyen del mismo modo que lo hacen los genes 
seleccionados. De manera que, por ese lado, no hay 
contraste obvio. A nivel ontogenético, en cambio, hay 
una diferencia aparente: en las personas sin mejoramiento 
genético, ningún ser humano individual ha intervenido 
electivamente. ¿Importa esta diferencia y, en caso 
afirmativo, cómo?

Para numerosos naturalistas contemporáneos, la diferencia 
destacada es ilusoria. Según Nicholas Agar (2003), por 
ejemplo, no hay una diferencia significativa entre mejorar 
a las personas dándoles una mejor nutrición, hogares 

seguros, educación y otras mejoras ambientales, por un 
lado, y mejorarlas seleccionando intencionalmente sus 
genes, por otro lado. La distinción supuesta parece carecer 
de base porque, en ambos casos, terceras personas están 
involucradas. Complementando lo anterior, numerosas 
evidencias sobre cómo las personas deciden sobre sus 
proyectos de vida sugieren que los entornos culturales-
ambientales no son menos eficaces causalmente que los 
genes. Con esfuerzo disciplinado y constante, una persona 
puede mejorar sus talentos heredados. Recordemos, a 
modo de ejemplo, las memorias que Gustave Flaubert 
y Mario Vargas Llosa hacen de sus respectivos ascensos 
literarios, ambos procurados con grandes esfuerzos. De 
modo complementario, conviene destacar que los genes 
causan capacidades, no proyectos de vida.

Otros hechos relevantes

En el desarrollo de los niños participan también otros 
factores. Uno es que, en la gestación y la crianza de los 
bebés, no parece posible evitar las intervenciones no 
comunicativas. El entorno en el cual los bebés humanos 
se gestan y crían forma sus sistemas nerviosos de maneras 
que luego es prácticamente imposible deshacer por 
completo. Por ejemplo, el aprendizaje de idiomas es una 
condición necesaria para ingresar al «medio de razones» 
que Habermas considera una vía aceptable para controlar 
a los niños. Cabe notar que el primer aprendizaje de 
idiomas es un proceso prácticamente imposible de 
deshacer retroactivamente.

Son muchos los factores que no permiten acción 
retroactiva y afectan lo que «luego podemos lograr 
en la vida», independientemente de si fueron o no 
manipulados. En particular, un niño nacido con una 
constitución genética libre de manipulación «clínica» no es 
claramente más «libre» o «autónomo» que un niño cuyos 
genes han sido específicamente seleccionados de maneras 
tradicionalmente aceptadas.3 Más aún, un niño que, 
como resultado de intervención genética artificial, nace 
con capacidades mejoradas en áreas como la inteligencia 
social y la salud general probablemente disfrutará de 
más (no menos) autonomía de la que habría tenido «al 

3	 Uso el término «libertad» para referirme a la capacidad de elegir de 
manera responsable la propia forma de actuar.

Ciencia y ética: reflexiones sobre una rama de la tecnología genética

131Acta Herediana vol. 68(2), pp. 125-132  |  Lima, julio-diciembre de 2025



natural», es decir, será una persona mejor equipada que 
su contraparte alterna para realizar planes y ambiciones.

SUGERENCIAS FINALES 

Nada de lo sugerido en este artículo niega que hay una 
preocupación legítima de que algunas intervenciones 
genéticas pudieran reducir significativamente las 
capacidades ordinarias de la persona intervenida. El 
sentido de alarma nace, en buena parte, de la complejidad 
de la trama causal atribuible a los genes. Inquieta mucho, 
en particular, la idea de modificar benévolamente rasgos 
que, a juzgar por evidencias preliminares, tendrían 
materializaciones de «doble filo». Tomemos, por citar 
un caso, los proyectos para mejorar genéticamente la 
inteligencia. Hay indicios aparentemente fuertes de 
correlaciones entre la inteligencia analítica y el autismo, 
propuestas por psicopatólogos del desarrollo como Simon 
Baron-Cohen (2002) y sus colaboradores en Cambridge. 
Argüiblemente, ejemplos como estos bastan para exigir 
que la modificación genética tenga supervisión social 
activa. Los problemas morales relativos a las intervenciones 
genéticas en embriones son innegablemente serios. 
Hay un amplio consenso de que, ante todo, debemos 
considerar los mejores intereses y el bienestar futuro de 
los niños resultantes.

De otro lado, sin embargo, a la luz de lo dicho 
anteriormente, la preocupación filosófica de carácter 
«global» de Habermas por la autonomía parece 
injustificada con respecto a tecnologías como el DGP. 
Si las apreciaciones que he sugerido en esta presentación 
son correctas, argumentos generales en contra de 

las intervenciones genética, como los destacados 
anteriormente, carecen de la fuerza disuasoria suficiente 
para obligar a la sociedad a prohibir de modo general las 
intervenciones genéticas bien intencionadas.

Mi propuesta final, por consiguiente, es que en la 
actualidad no tenemos razones «públicas» suficientes para 
justificar un bloqueo general de las intervenciones dirigidas 
a mejorar genéticamente las próximas generaciones de 
seres humanos, o para echar oprobio contra las personas 
que investigan o practican dichas intervenciones.

REFERENCIAS

Agar, N. (2003). Liberal Eugenics: In Defense of Human Enhancement. 
Blackwell.

Baron-Cohen, S. (2002). The extreme male brain theory of 
autism. Trends in Cognitive Science, 6(6), 248-254. 
https://doi.org/10.1016/s1364-6613(02)01904-6

Buss, D. (2019). Evolutionary Psychology: The New Science of the Mind 
(6th ed.). Routledge.

Glover, J. (2006). Choosing Children: The Ethical Dilemmas of Genetic 
Intervention. Oxford University Press.

Habermas, J. (2002). El futuro de la naturaleza humana: ¿Hacia una 
eugenesia liberal? Ediciones Paidós.

Savulescu, J. (2001). Procreative beneficence: why we should select 
the best children. Bioethics, 15(5-6), 413-426. https://doi.
org/10.1111/1467-8519.00251

Strachan, T., Goodship, J. y Chinnery, P. (2015). Genetic Approaches 
to Treating Disease. En Genetics and Genomics in Medicine 
(chapter 9, pp. 309-372). Garland Science. https://moodle2.
units.it/pluginfile.php/271710/mod_resource/content/1/
Genetics-Genomics-Medicine.pdf

Alberto Cordero Lecca

132 Acta Herediana vol. 68(2), pp. 125-132  |  Lima, julio-diciembre de 2025

https://doi.org/10.1016/s1364-6613%2802%2901904-6
https://doi.org/10.1111/1467-8519.00251
https://doi.org/10.1111/1467-8519.00251
https://moodle2.units.it/pluginfile.php/271710/mod_resource/content/1/Genetics-Genomics-Medicine.pdf
https://moodle2.units.it/pluginfile.php/271710/mod_resource/content/1/Genetics-Genomics-Medicine.pdf
https://moodle2.units.it/pluginfile.php/271710/mod_resource/content/1/Genetics-Genomics-Medicine.pdf

